# ギリシア数学史におけるゼノン

村田全

# 流転するゼノン

の種は尽きないことであろう。 る創作活動で、 釈が可能になる。はじめのゼノン再現の方は正統的な古典解釈の問題、後の現代的解釈の方は、いわば古典によ な議論のできることに関係しているから、その方面の学問の進歩に応じて、その時その時の「現代的」ゼノン解 変な難問である。しかも問題はそれだけではない。話が運動、無限、連続、時間、空間などと、いくらでも深遠 ては、古来多くの議論があるが、その第一の原因は史料の不足であろう。なにしろ二千数百年も昔のことで、ゼ ノンの著書が残っているわけでもなく、「逆理」の意味や目的をゼノンの立場に立って再現するのが、そもそも大 飛んでいる矢は止っているとか、アキレスは亀に追いつけないとかという、いわゆる「ゼノンの逆理」につい しかもこの二つの仕事をはっきりとは区別しかねる場合も少なくないから、今後もおそらく議論

るいは「詭弁家」と貶され、あるいは「弁証法の祖」と持ち上げられた問題の人であったが、特に最近の百年前 「逆理」のいろいろな解釈を反映して、ゼノンの評価もまたさまざまである。実際、彼はギリシアの昔から、あ

後において、評価の上下はひとしお激しい。

ら、この新しい評価はゼノンを、タンヌリの場合とは別の方面で、再び数学史上の最高の座に送ることを意味す も「運命の人」でもなくて、その本来の姿たる「エレア哲学の人」と見るべきだと主張した。筆者はこの主張を 学史研究というものの最近の姿を示してみたいということである。実は、政治家や軍人ならばいざしらず、学問 は残っているにしても、よく行きとどいた研究の結果であって、今後に大きい影響を残すものと思われる。 るであろう。もちろんこの評価は、ファン・デル・ワルデンのタンヌリ批判とは矛盾しないし、いろいろと問題 たのである。もとよりユークリッド幾何学は、理論的数学ばかりでなく体系的学問一般にとっての典型であるか 公理系が形成されてゆく過程において、ゼノンたちエレア派はきわめて本質的な役割を演じたとの意見を発表し 評価が与えられるようになった。すなわち一九六○年にハンガリーの数学史家サボーは、ユークリッド幾何学の ほぼ決定的なものだと考えるのであるが、この後また二○年たって、ゼノンにはもう一度、数学史上での大きい でもあるファン・デル・ワルデンが、タンヌリの「発見」を細かく批判した論文を発表し、ゼノンは「詭弁家」で て考えるもので、今でもかなり広く行なわれている。ところが一九四〇年になってオランダの数学者で数学史家 を救った「運命の人」と見る学者まで現れるに到った。この評価は、ゼノンを微分積分学の遠い起源に結びつけ たことである。これはその後の数学史家たちに大きい影響を与え、ついにはゼノンをギリシア数学の根底的危機 介しようとかということではなく、主としてタンヌリからサボーまでのゼノン像の変遷を紹介するかたわら、数 さて筆者がここで企てているのは、自分で新たにゼノン論を創作しようとか、古今のゼノン解釈を概観 ことの起こりは、十九世紀末にフランスの数学史家P・タンヌリが、数学史におけるゼノンの意義を「発見」し

ずなゼノン雑談に筆をとらせたのであるが、正直のところ、やってみて手に余った。むしろ興味のある方は左の 文献のどれかに直接あたっていただきたい。ともにそれだけで完結した読みものであり、それぞれ数学史研究と 転に対する恒常を説いたエレア派の人を見舞っているという面白さがあり、それらが筆者を駆って身のほど知ら の人の死後の運命にも、このような有為転変があるものかという思いがあり、その有為転変がほかでもない、流 いうもののあり方を示唆するところが多いであろう。

根底的危機) (Mathematische Annalen, Bd. 117, 1940.) B. L. van der Waerden, Zenon und die Grundlagenkrise der griechischen Mathematik. (ゼノンとギリシア数学の

A. Szabó, Anfänge des euklideischen Axiomensystems. (ユークリッド公理系の起源)(Archives for the Histry of

Exact Sciences, vol. 1, 1960.)

Á. Szabó, Anfänge der griechischen Mathematik.(ギリシア数学の起源) Akademiai Kiadó, Budapest. 1969. (この最後の書物の邦訳は、中村幸四郎、中村清の両氏と筆者の共訳で玉川大学出版部から刊行予定)。

なお、古来のゼノン解釈の歴史を知るには、

vol. 22, 1915.) F. Cajori, The Histry of Zeno's argument on motion. (ゼノンの運動論の歴史) (American Mathematical Monthly.

よって「ゼノンの逆理は解決された」との立場をとっているから、以下の話に直接の参考にはならない。むしろ が便利であるが、なにぶん半世紀も昔のものである上、 前記のタンヌリの説をとり、しかもカントルの集合論に

簡潔な概観であるが

の序論の中のゼノンへの解説が、カントルに幻惑されることもなく、明快である。 W. D. Ross, Aristotle's Physics; A Revised Text with Introduction and Commentary, (1936)

#### 一 根本史料

実性に対する多少の疑惑などを、前もって勘定に入れておくのである。 本論に入る前に、ゼノンに関する根本史料について一言しておきたい。要するに根本史料の乏しさや、その確

ては復元作業がほぼ完全にできているという事実の方が、むしろ不思議だといいたいくらいである。 く現存していないといってよい程であって、こうなると、当時の学者についてかなりのことが解り、書物によっ ある。というより、ゼノンに限らず、当時の重要な著作で著者の生きた時代から千年以内に作られた写本さえ、全 量の史料原典が残っているが、前六世紀から約千年にわたるギリシア文献については、そのようなものは皆無で 実はメソポタミアやエジプトでは、西暦紀元前約二十世紀から紀元の頃までにわたって、数学に関する相当な

か、遅くとも七世紀末までには、ほぼ完全に破壊されてしまったのだから、史料を蒐集し復元することのむずか ンドレイアの図書館や学園ムサイオンは、文字どおり他にかけがえないものであった。ところがこれが四世紀末 しさも、またそのおぼつかなさも、想像に難くないであろう。 トテレス以前のギリシアには蔵書の習慣があまりなかったということなので、蔵書何十万巻といわれたアレキサ 用紙であるパピルスは、二十世紀の紙ほど脆くはないにせよ、決して保存のよいものではない。その上、アリス 少し余談にわたるが、この間の事情をもう少し説明すると、まず当時の本はすべて写本だから数が少ない上に、

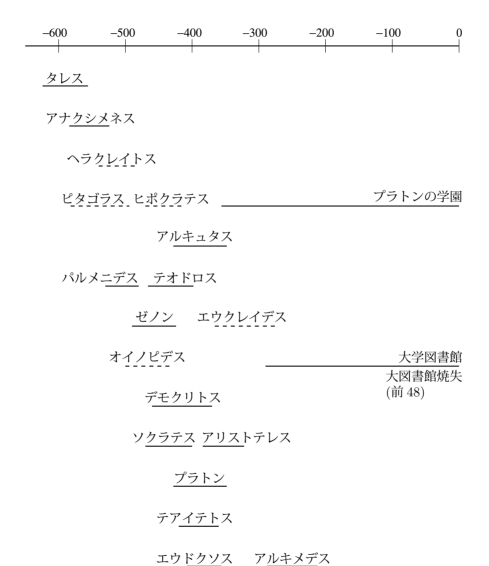


ディオゲネス・ラエルティウス プロクロス

アカデメイア (前 356~529)

ムサイオン (前 290~640 頃)

キリスト教徒による 図書館破壊



さて今日ソクラテス以前の学者について調べるには

Diels-Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, (ディールス・クランツ『ソクラテス以前の断片集』)

事を集めたもので、ゼノンの分は一一ページ、三四項ある。(もっとも、It is all Greek!である) という三冊本などがよく用いられる。これは、当時の学者を年代順に並べ、それぞれの生涯や学説についての記

以下では、この本にあるものを根本史料と呼ぶが、ゼノンの項の中で一番古いのが、

プラトン『パルメニデス』(岩波版『プラトン全集四』田中美知太郎訳、一九七五年のほか長沢信寿訳一九四四

年あり)

をはじめとする二、三のプラトンの対話篇からの引用で、その次が

アリストテレス『自然学(フィジカ)』(岩波版『アリストテレス全集三』出隆、岩崎允胤訳、一九六八年)

からのものである。前者はゼノンの活躍した時代から約八○年、後者は百年余りたって書かれたものと考えられ

る。この他の目ぼしい根本史料としては、

ディオゲネス・ラエルティウス『哲学者列伝』

シンプリキオス『アリストテレス自然学註釈』

た大きな図書館の蔵書をアレキサンドレイアに移したりしたが、結局四世紀末までにそれも再三の破壊を受けた。 サンドレイアの大図書館は、カエサルの軍隊の失火で焼けた(西紀前四八)。その修復のため、ペルガモンにあっ だたりがある。この間、ディオゲネス・ラエルティウス(紀元前二世紀頃、伝記不明)の二世紀も前に、アレキ などがあるが、前者は三世紀半ばのもの、後者は六世紀のもので、ゼノンの時代からそれぞれ約七百年、千年のへ

この学園の最後の学頭だったのである。なおアリストテレスの創めた学校リュケイオンの歴史は、実質的にはア リストテレスの死と共に早くも終わっていたといわれる。 年の伝統を誇った学園アカデメイアが王命によって閉鎖された時期(五二九年)の前後で、というよりも、 これがシンプリキオスより一世紀以上も前のことである。そしてシンプリキオスの時代といえば、アテネに九百 彼は

が必ずしも確かでないのである。 には現存する根本史料だけが手がかりであるのに、その手がかり自身がどの程度に信用できるものなのか、それ レスといえどもその例外ではありえない。それらは普通は判定のしようがないというだけの話である。われわれ た学者や有力な学派が、その独特の思想によって、かえって伝承をゆがめることもあり、プラトンやアリストテ であろう。しかも問題は時代とともに文献が失われることにあるのみではない。古い学問を後代に伝達した優れ このように見てゆくと、以上の根本史料、特に後の二つなどには、いろいろなゆがみがあると考えるのが常識

は困ったことだが、その事情はおいおい説明してゆきたい。 ファン・デル・ワルデンやサボーにしても.そういう吟味は試みている。しかも解釈に天地の差があったりするの そこで本格的な研究のためには、それらの根本史料に対するいろいろな吟味を欠かせない。タンヌリにしても、

であろう。しかし一方では、そんな時が来ても、従来の考えが予想以上に当たっているような事態が、期待でき 盲人が象をなでるような、あるいはまた賽の河原の石積みのような、はかなくも心もとないもののように思える とより、古代ギリシアの学問史全体が、根本的な変革をこうむるかもしれない。こういう仕事は、考えてみると これだけの苦労をしながらも、例えばゼノンの著書の古写本がどこかで発見されたりすると、ゼノン解釈はも

そうな気もしないではない。

# 三 ゼノンの生涯

下がりすぎており、しかも双方の記述には時として大きな喰いちがいがある。そこであまり細節にはこだわらぬ などから推察される。もっとも、前者におけるゼノンは対話劇の劇中人物であるし、後者は書かれた時代が少々 ことにして、それらを適当にまとめると、次のような像が、おぼろげながら浮かび上がってくる。 ゼノンの人となりは、主に前記プラトンの『パルメニデス』やディオゲネス・ラエルティウスの『哲学者列伝』

ペロポンネソス戦争(前四三一―四〇四)の始まる前後まで、大体アテネの全盛期を生きたことになるが、アテ たのは前四九○年頃、死んだのは前四三○年頃。してみると対ペルシア戦争(前四九○—四七九)の頃に生まれ、 れた書物の中で、ゼノンを「弁証法の祖」と呼んだという。プラトンの『パルメニデス』からの推測では、生まれ ゼノンは南イタリアのエレアの人。エレア学派の祖たるパルメニデスの弟子で、アリストテレスは、今は失わ

ネに住んだのではないらしい。

命したといわれる。ディオゲネス・ラエルティウスによれば、彼は政治上でも哲学上でも、高潔な人格者であっ あり、結局これがペロポンネソス戦争につづくのであるが、ゼノンもまたその故国での反独裁制の闘争の中で落 当時はアテネ民主制の興隆と、その民主制のギリシア各地への伝播があり、他方それに対する独裁制の反撃が

ここで読者の中には、ゼノンを詭弁家とだけ考えていて、高潔な人格者という評価に戸まどいを感じられる方

ゼノンの影響がないとは言えないが(例、ゴルギアス)、ゼノンをソフィストの中に数えるのは、哲学史の上から フィストの一味らしいゼノンとのこのような関係も、奇妙といえば奇妙であろう。実を言うと、いわゆるソフィ があるかもしれない。ところがこれと同じような戸まどいを起こさせる例は、実は他にもある。例えばプラトン 見て誤りである。ただしここでその件に立ち入るのは止め、以下ではもっぱら、いわゆる「ゼノンの逆理」につ り、むしろ敬意をもって接しているのがわかるのである。「ソフィスト(詭弁論者)」の敵たるソクラテスと、ソ であるが、同時にこの記事によると、ソクラテスやプラトンが、パルメニデスとゼノンの師弟に、好意というよ ○歳前後だった若き日のソクラテスを啓発することになっている。これを史実と見たのが前記のゼノンの年代記 の『パルメニデス』では、四○歳近いゼノンが、六五歳ぐらいのパルメニデスとともにアテネを訪れ、おそらく二 いて考察を進めたい。 ストは、ゼノンとは学問的系統も住んだ場所も別のグループの人びと(プロタゴラス、ゴルギアスなど)であり、

#### 四「飛ぶ矢」

学』自身が、この「まちがい」の克服のために書かれているかのようである。ゼノンの議論を「逆理」と呼ぶ通 説は実にこの本の中にその源をもっている。ついでながら、筆者はこのような事情を頭において、「逆理」という い。「逆理」の説明にしても、「ゼノンの議論はまちがっている」という言葉で始められているし、むしろ『自然 トンの『パルメニデス』より、三、四〇年たって書かれたものらしいが、後者とちがってゼノンには好意的でな 「ゼノンの逆理」に関する根本資料の第一は、アリストテレスの『自然学』第六巻の中にある。この本はプラ

言葉を引用符の中に入れているのである。

考えが入ってしまうという事実である。実際、ディールスの『断片集』のギリシア語原文に対して、いく通りも ちょっと手のつけられない事情がある。それは原文の逐語訳(これがまず大変!)と、その本当の内容的理解と の間にある隔たりとでもいうべき問題で、意味不明瞭な逐語訳を明快に理解しようとすると、いやでも解釈者の の近代語訳があり、しかもそれらは訳者のゼノン観を反映して、本質的な違いを示すことがあるのである 次にこの事情の説明かたがた、後の話との関連もあって、『自然学』から「飛ぶ矢」の論を訳してみようといっ さてここで『自然学』その他の中から「逆理」に関する部分を訳出して吟味するとなると本式だが、これには いくつかの近代語訳からの、かなり自由な重訳で、〔〕の部分は筆者の挿入である。

せよ。しからば飛ぶ矢は不動である゛と」 を占めている時には、運動状態にないとせよ。更に運動体はつねに今〔という瞬間〕において存在していると 「ゼノンは言う、〝万物は静止状態にあるか、運動状態にあるか、いずれかだが、何物も、自己と同一の場所

あまり解りやすい文章ではないが、アリストテレスはこの直後に自分流の解釈と批判とを述べている。

「しかしこれはまちがいである。どんな量も、分割できない要素からできているとは言えないように、 時間も

また、分割できない要素からできているとは言えないからである」

これでみると、アリストテレスの頭の中には、ゼノンの議論がこう映っているらしい。

ている。だから矢はずっと止まっている、とゼノンは結論しているようだ。アリストテレスはこう解釈した上、こ まず時間は或る長さの分割できない要素からできている。ところが矢はその今という要素において静止し

くいえば、彼は自分の考えの影を相手にたたかっているのである。 の解釈を相手にして、「時間は分割不能の要素からできているのではない」という上の批判を投げたのである。悪

ずしもそうではあるまいと推測する。そして事実、彼が引用しているカロジェロという学者の意見によれば、時 ると解釈し、それによって飛ぶ矢の論を理解しようとする。その場合、前の訳は次のように改められるであろう。 表式化するとでもいうか、「今」という永遠に続くこの瞬間において現にあるということが「存在」そのものであ 間を或る長さの要素からなると考えなくても、飛ぶ矢の論には別に左記のような解釈が可能なのである。 「唯一不動の存在」を論じていた。そこでカロジェロは、エレア派の基本原理を「唯一不動の存在、即、 よしもないが、例えばこの話の初めに触れたファン・デル・ワルデンなどは、別のいろいろな事情から見て、必 元来、ゼノンの属したエレア派の哲学は、それ以前の「生成、流転」を論じたミレトス学派の哲学とは対蹠的に、 である。と」 いる時には運動状態にないとせよ。更に運動体はつねに現に存在するとせよ。しからば飛ぶ矢は不動〔の存在〕 しかしゼノンは、実際にこのアリストテレスの解釈のように考えていたのであろうか? 「ゼノンはいう、 、万物は静止状態にあるか、運動状態にあるか、いずれかだが、自己と同一の場所を占めて 真相はもとより知る 現存」と

この両者の間には百年に余る年月――ペルリ来航から今日に及ぶほどの年月― もとより今は解釈の当否が問題なのではなく、訳がうかつにはできないということの例を示しただけである。し 「存在即現存」という考え方は、ゼノンには当然すぎて明記されず、他方アリストテレスはこの考えを理解せ 自分の考えを押しすすめた――当否は別として、こういうこともありえぬことではあるまい。ともかく -が流れているのである。

かし、この調子では話が進まないから、以下、大体は通説に従って、四つの「逆理」を説明してしまおう。

#### 五 運動の逆理

アリストテレスは『自然学』の中で、「運動に関するゼノンの逆理は四つあった」と伝えている。第一は「二分

割」と呼ばれ、

運動体は終点に着く前に走路の中点に着かねばならぬ。 以下同様で、この故に運動なるものはありえない」 またその前に、その中点までの中点に着かねばなら

は『自然学』の別の場所にあって、その大意は次のとおりである。 と論ずる。この議論の「この故に」とある部分をどう解釈するかは問題であるが、アリストテレスの解釈と批判

味の無限との二つを区別すべきである。第二の意味で無限な距離を有限時間に通過することはできないが、第 距離などが無限だといっても、どこまでも分割できるという意味の無限と、どこまでも拡がっているという意 「ゼノンは、無限の位置を有限時間内には通過できないと仮定しているが、この仮定はまちがっている。時間や

筋は一応通っているにせよ、これもまた一つの解釈とその解釈への批判であることに注意しておきたい。 一の意味の下でなら、できる。この場合は位置も無限だが、時刻も無限だからである」

ずる。その理由は、アキレスが亀に追いつくには、まず亀の出発点に着かねばならないが、そのとき亀はいくら 第二の逆理は「アキレス」と呼ばれ、アキレスのような速い走者も、亀のような遅い走者に追いつけないと論

か前進しているので、同じことが以下どこまでも繰り返され、亀はつねにアキレスの少し前にいるからだという。

A

В

С

A

 $\bigcirc$ 

アリストテレスは、この逆理は本質的に「二分割」と同じで、まちがいも同じところにあるといっている。

「アキレス」の逆理を、 時 計の 長針が短針を追うという形で考え直してみるとおもしろい

В С  $\bigcirc$ ゼノンの第四の逆理 A は静止しており、 は左へ同じ速さで動いているとしよう。ある時間の後、A、B、C 子"とすれちがい、同時にCの6個の"原子" すれちがい時間はすれちがう "原子" の個数と対応するは のだから. ある時間はその半分と等しいことになる! てみよう。

 $\bigcirc$ 

かにして」と変えるとゼノンの議論になるからである。 質問すると中学生むきの問題になるのに、文中の「いつ」を「い 「今三時であるが、このあと長針はいつ短針に重なるか?」と

えた訳が普通の解釈であるが、 第三の「飛ぶ矢」については前節で述べた。そのとき最初に与 筆者は後のカロジェロの訳に重

みをかけたい。

判とをともかく区別しているが、「競技場」とか「すれちがい」 解釈についても、 とかと呼ばれる第四の逆理では、その区別さえ不明瞭で、 以上の三つでは、アリストテレスは、ゼノンの議論と自分の批 もっとも異説が多い。あえてやや自由に訳し 全体の

ことから導き出せるとゼノンは考えている。まちがいのもと である。 つ平行に動く二つの同形の物体 「この逆理は、 ある時間とその半分とが等しいという結論が、この 直線コースの両端から互いに反対向き、 (第一図B、C) に関するもの 同速か

の所要時間は同じだと仮定しているところにある」 物体Bが自分と同速、同形の物体Cとすれちがうのにも、自分と同形の静止物体Aとすれちがうのにも、そ

当にゼノンなのか、それともアリストテレスがゼノンの意見を推測してそういっているのか、筆者には、その辺 この先は明瞭にアリストテレスの意見になるが、この引用の終わりにある「同じだと仮定している」のが、本

がどうもはっきりしない。ともかくよく聞く説明は次のとおりである。

対B、B対Cのすれちがいの時間は、原子の個数からいって前者が後者の半分でなくてはならない。一方これ う。ところが原子同士のすれちがいには瞬時が対応するものなので(あるいは、対応するとすれば)、前記のA は同時に起きるのだから、或る時間とその半分とは等しいことになる」 の各原子はAのπ個(図では三個)の原子とすれちがうと同時に、Cの24個(図では六個)の原子ともすれちが 「長さにはこれ以上分割しがたいある大きさの゛原子゛があり、時間にも同様のもの "瞬時" があるとせよ。 В

する場合のことが論じられたとする説があって, これはかなり広く行きわたっていることを付け加えておく。 能と仮定する場合のことが論じられ.「飛ぶ矢」と「競技場」では、その分割が或る「原子」までで止まると仮定 リストテレスの批判に基づいた一つの整理作業として、「二分割」と「アキレス」では、時間、空間を無限分割可 第一から第四までの逆理に関する以上の説明や批判が、納得できるものか否かは今は問わない。ただ前記のア

#### 六 帰謬法

前の二節では、もっぱらアリストテレスの『自然学』によって話を進めたが、他方、ゼノンに好意的なプラト

そこには出てこないが、『パルメニデス』にはエレア派の哲学とその方法とが精密に示されている。そこで準備的 ンの対話篇では、ゼノンの学問傾向はどのように描かれているのであろうか? もちろん例の四つの逆理のことは

ネスでは原質は「空気(エーテル)」で、それが濃くなったり薄くなったりするのに応じて、宇宙万物のなりたち れの中に、「入りまた入らず、在りまた在らず」などという謎めいた言葉が残っている。 が説明される。次にこの生成の相を強調したヘラクレイトスがいる。「万物は流転」し、われわれは同じ流転の流 レスは「水」を原質とし、アナクシマンドロスは「限定されざるもの」を原質とするが、それに続くアナクシメレスは「水」を原質とするが、それに続くアナクシメ に、本来筆者の任ではないけれども、しばらくギリシア哲学の流れを顧みようと思う。 ギリシア哲学史をひもとくと、まず存在の原質(根元的素材)を問題にした、タレスに始まる一派がある。タ

のとり方には異説が多いが、「万物は数である」というこの一派の言葉も有名である。 さらに宗教的なピタゴラスの一派があり、そこでは数が存在の根底的秩序として真剣に取扱われている。

判すべくエレア派がとった論法である。 りは論理につながるものである。これはアナクシメネスの変化、ヘラクレイトスの生成、ピタゴラス派の数、 間的にも空間的にも不可分-連続的な一者で、今というこの永遠なる瞬間の中にあり、感覚よりは思惟に、 考え方を確立したといわれている。論理的という面でのこの学派の基本原理は、先のヘラクレイトスと対蹠的に、 のどれとでも対立しうるものといえよう。しかし、ここにもっとも大切なことは、そのような対立した意見を批 「有るものはある、有らぬものはあらぬ」と述べられる。第四節でも述べたとおり、この学派のいう「存在」は、 これらに対するエレア派は、時代的にややおくれて、存在の論理的側面をとらえたというか、要するに論理的な 時

ンを「弁証法の祖」と呼んだのも、おそらくこの方面の業績の故だったのであろう。 味するものとして、そのゼノン再評価の一つの根拠にしているくらいである。そういえばアリストテレスがゼノ サボーは、パルメニデスがアナクシメネスを批判するにあたって、この論法を発見したものと推測しているが、そ 的困難が出てくるか、それを示すことによって相手を窮地に陥し入れようとするのである。第一節で触れた史家 の文献学的根拠は示していない。しかしともかくサボーは、帰謬法の発見こそ真のギリシア精密数学の誕生を意 エレア派の論理は帰謬法である。すなわち、自分の論敵の主張を仮に受け入れるならば、そこからどんな論理

対話篇全体におけるこの論法の明らかな影響についても、しばしば論じられている。 ンの『パルメニデス』の後半には、帰謬法を中核とするエレア的論法の典型的な例も見られ、さらにプラトンの スの根本資料の中にあって、そこでは「存在が多である」とする仮定から矛盾が導き出されている。またプラト エレア派の帰謬法のことは、後にサボーの説を紹介するときに、もう一度触れるが、その実例はシンプリキオ

仮定かというような吟味となって、アリストテレスのいわゆる「まちがった議論」とはかなり様子がちがってく のである。そして問題は、 まい。これならば結論が変だというのは当然のことで、むしろ同じ仮定から二つの相反する結論をこそ出したい こうしてみると、かの四つの「逆理」の場合に、これを帰謬法と見ることがあっても決しておかしいとはいえ その打ち破られるべき仮定が何であったか、「運動の存在」の仮定か、「多の存在」の

### て 「運命の人」

るのである。

家タンヌリである。筆者は遺憾ながらその著作 世紀の哲学者カントがはじめであるといわれる。この頃からゼノン談義もかなり盛んになるのであるが、ゼノン でも、カジョリの『歴史』で見る限り、アリストテレス以来の「逆理」の枠をあまり破ってはいないようである。 年の間受けつがれた。デカルト、ガリレオ、ニュートン、ライプニッツなど、何か一言あってよさそうな人たち の論が運動を否定しているという古来の定説に対して極めて興味ある異説をたてたのは、第一節で述べた数学史 ゼノンの哲学をまじめにとり上げる価値あるものと考え、特にその帰謬法としての性質を重視したのは、十八 ゼノンの議論を、運動の可能性を否定する「逆理」としたアリストテレスの考えは、大体においてその後二千

P. Tannery, Le concept scientifique du continu. Zénon d'Elée et Georg Cantor. (連続の科学的概念、ゼノンとカ ントレ) (Revue philosophique de la France et l'Etranger, 1885)

P. Tannery, Pour l'histoire de la Science helléne (ギリシャ科学の歴史のために),1887

代で、『連続の科学的概念、ゼノンとカントル』という論文の標題は、そのまま一つの時代を感じさせるようであ をうかがうほかないのであるが、それにしても一八八五年といえば、カントルの集合論が成果を収めはじめた時 などをまだ見ていないので、第1節であげたファン・デル・ワルデンとカジョリの二論文から、その大体の論旨

る。他方、この部分は、話を続ける上で特に訂正の必要もないように思われるので、しばらく原型を保存するこ る。〔付記、本稿の原型を書いた一九六四年以後、私はこれらの論文に目を通す機会があった。そこで本当ならこ の部分を補筆するとよいのだが、そうなると全体の再構成にまで手がつけたくなり、おいそれと事が進まなくな

謬法の形は「空間が多数の点の集まりだとすれば運動なるものはない」というものであったとされる。 論戦をいどんだが、例の「逆理」を含むゼノンの反撃にあって、根本的反省を余儀なくされたのであり、 体ないし空間などを、要素的な点の「多数」の集まりと考え、「多」を認めずに「一」に固執するパルメニデスに タゴラス学派の哲学を論破するための帰謬法であったと想定する。彼によれば、ピタゴラス学派は、線・面 家たちの手で、鷺を鴉といいくるめるようなゆがんだ使い方をされ、そのゆがみがそのままゼノンに由来するも のとしてアリストテレスに受けとられたと見るのである。さらにタンヌリは、例の四つの「逆理」こそ、論敵ピ タンヌリは、アリストテレスがゼノンの真意を誤り伝えたと考える。すなわち、ゼノンの論法は少し後の詭弁 • <u>1</u>/

者がこの説に賛成し、今でも一部ではこの説が定説のように考えられているようである。 とは、恒常不変の「一」に対立的な、多種多様で変化に満ちた感覚的世界を意味する程度にみてよいのではなかっ あった批判だが、この説のような「多」の解釈は、従来の解釈と余りにかけはなれ過ぎている。ここでいう「多」 があったとする考えは、現在では批判の余地があるものとされている。第二に、これはタンヌリの時代にすでに 「空間」と「多」の二つの言葉を検討しよう。これに関しては、第一に、ギリシア時代に今日のような「空間」概念 この考えについてまず問題になるのは「運動」ということであるが、これは後で詳しく述べることにし、 事実ツェラーなどの文献学者は上のタンヌリの説に反対した。しかし他方、かなり多くの数学史家や哲学

の根本的危機』という書物を公にし、その中で、紀元前五世紀のギリシア数学には根底的危機が見舞ったが、ゼ ノンの逆理による批判がそれを救った、と主張した。すなわち彼らはこう考える。 タンヌリ説をもっと徹底したのは、ハーセ、ショルツの二人である。この二人は一九二八年に 『ギリシア数学

数学をこの邪道から救出して純正科学の正道にもどし、数学の根底的危機を救った人こそ、他ならぬゼノンで ところがこの無限小なるものは論理的に曖昧で、これを導入したために当時の数学は危険な邪道に陥っていた。 あった。ゼノンは詭弁家や懐疑派ではない。そのような見方はアリストテレスの解釈に影響された誤解で、ゼ に陥り、これを救うために、彼らは線、面、立体、空間などが無数の無限小的原子からなると考えるに到った。 ノンこそは古代ギリシア数学の最大の根底的危機における〝運命の人〟であったのだ」 \*万物は数である、というピタゴラス派の思想は、彼らの、数、では表わせない無理量の発見によって危機

# ハ エレア哲学の人

これがハーセとショルツの説である。

拠を具体的に示さねばならない。ファン・デル・ワルデンの考察はまさにこの線に沿つて行なわれ、その結果、タ 無限小なる概念を使ってする数学が、ゼノンの時代にすでにできていて、ゼノンはそれを批判したのだという証 な数学史論との評価さえある理路整然たるもので、ここにその骨子を述べるのも無駄ではあるまい。 ンヌリ流のゼノン解釈には、大きい無理のあることが明らかにされた。ファン・デル・ワルデンの論文は模範的 タンヌリのいうような、線・面・立体・(空間)などを無限小要素にまで分解する方法の使われる数学を仮に タンヌリやハーセやショルツのこの考えは劇的でおもしろいけれども、これが事実であることを確かめるには、

限小数学」とでも呼ぶとして、ファン・デル・ワルデンは、この「無限小数学」とゼノンとは無関係であると主張

不動不変であって、それには運動という属性はない。ところでタンヌリの意見によると、ゼノンは帰謬法を使っ て次のように論じたという(第七節参照)。 その第一の論拠は、エレア哲学の思想そのものの中にある。第六節で述べたように、この学派でいう「存在」は

「空間を唯一者とは見ず、点からなる、多、であると仮定するならば、 運動はありえない。したがって空間を

"多" と見るのはよろしくない」

しかしこれが帰謬法であるという以上は、この文章の中の「したがって」という文字の前には

「しかるに運動は存在する」

は、プラトンの『パルメニデス』の記事を参考にしてゼノンの議論には別に失われた部分があったのではないか なら静止なし」を示し、相たずさえて「存在が多である」との仮定を斥けると見るのである。このような論法は、 と推測する。すなわち現存の部分が「存在が多なら運動なし」を示すのに対し、その失われた部分は「存在が多 たわけであるが、この二人の見解は、ゼノンの議論のねらいを論ずるところで微妙にわかれる。まずカロジェロ という意味の文章が補われねばなるまい。ところがこれは、ゼノンが、運動否定を主張していたエレア派哲学者 エレア派の帰謬法の形からいうと、むしろ正統的であるが、ファン・デル・ワルデンは、この推測を少しでき過 である点から考えて、少々話がおかしいのである。 このことを指摘したのは、第四節でも触れたカロジェロであり、ファン・デル・ワルデンはこの意見に賛成し

ぎではないかと考える。彼によれば、ゼノンは、師匠パルメニデスの提出したいくつかの「多」の否定論に添え

て「運動」の否定論を追加したのであって、そう考える方がアリストテレスの言葉「運動に関するゼノンの議論

は四つあった」(第五)ともよく合うというのである。

ということである。これはかなり微妙な論点であり、ここではこれ以上立ち入らない。 部分は、アリストテレスの註釈の中か、 ゼノン自身のものと思われる部分には無限小数学への言及のあとがなく、他方、無限小数学への論難と目される 無限小数学」とゼノンとが無縁であるということの第二の論拠は、第二節であげた根本資料のうちで、 あるいはアリストテレスの影響下にあるとみられる註釈の中かに属する

#### 九 無限小数学

危機と関係するようなものではなかったこと、これらがそれぞれ示される。 にできたと考えられるものであること、次にその無限小数学が、いわば当時の高等数学であって、数学の根底的 こで第三の年代史的考察が意味をもってくる。論点は二つあって、まず無限小数学がゼノンの時代より後の時代 述べた。しかし、文献解釈に基づくこのような議論に対しては、別の解釈による反論がほとんど必至であり、そ 前節では、エレア派の哲学や資料の読み方を論拠として、ゼノンと「無限小数学」とが無関係であるとの説を

まる。 味の対象として残るものは、円周の長さ、円の面積、 数学の問題でこそあれ、これができないからとて「根底的危機」が起こるような性質のことではない。結局、吟 が円の接線の作図には無限小数学は要らないし、紀元前五世紀の当時における「高等」曲線の接線ならば、高等 考察は、当時の幾何学の中で、無限小数学の力を借りねばならぬ部分がどのくらいあったか、という点から始 すると考えられるのは、接線の作図か、長さ、面積、体積などの値を求める問題かぐらいである。ところ 角錐か円錐の体積などの問題である。

は、 は解らないし、まして、そのために「根底的危機」が云々されるほどのことではないのである。 ていたのだから、デモクリトスがこの方法を使ったというだけでは、かれがこれを正しいと信じていたかどうか 方法によって再証明されたのであるが、その頃においても、無限小数学的な方法は発見の手段としてのみ使われ 果が得られていたらしい。しかしデモクリトスがその方法を疑う余地のない正しい証明と見ていたかどうかまで に薄い薄片に切って計算するものであったといわれている。別の資料によると、円錐についても角錐と同様の結 角筒の三分の一であることを発見したのはデモクリトス(前四六○頃─三七○頃)で、その方法は、 ところで、少し時代は下がるが、アルキメデスその他の伝えるところによれば、 それらの資料も伝えていない。実際、これらの結果は、後のエウドクソス、アルキメデスの時代に搾り出 -もっともこの命名 (method of exhaustion) は十七世紀のものである――といわれる極めて正確かつ論理 角錐の体積が、同じ底をもつ 角錐を無限 菂

がそれに似た議論をむしかえしたり、「発見」したりすることが可能であろうかと反問できる。 な試みをゼノンが批判して、それがギリシア数学の命運を定めるような大事件となった後で、再びデモクリトス 定しても、デモクリトスはゼノンの次の時代の人で、ゼノンが批判した相手とはなりえない。それではデモクリ トスより前に、同じようなことを試みた或る忘れられた学者がいたのだろうかと考えてみるにしても、そのよう さらに数歩ゆずって、仮にこの種のことが確かな証明と見なされ、そこに数学の「根底的危機」があったと仮

とが伝えられている。実はアンティフォンなる人物は、同名異人の混同などがあって、時代その他を明確に定め 別にデモクリトスと同じ時代に、アンティフォン(前五世紀末?)が、円の面積や円周の長さを求めようとし 円の内接正多角形の辺数を増してゆき、ついに円と一致するところまで(!?)続けるという論法を使ったこ

前に誰かいなかったかという考え方についても、デモクリトスの場合と同じことがいえる。 の時代の人であることは確かであって、この人もゼノンの批判の相手とはなりそうにない。アンティフォンより ることができないのであるが(田中美知太郎著『ソフィスト』四九~五二ページ参照)、いずれにせよゼノンの次

究に立入り、ついに幾何学的原子論に到達したという記録などがあるが、ファン・デル・ワルデンはこれらを引 デル・ワルデンは、単にこれらの常識だけを根拠とするのではない。シンプリキオスの伝える史料によると、デ 導入され、万物の変化生成はそれらの原子相互間の運動のせいとされるようになったのだという。しかしファン・ てはまことに無慈悲な議論である。 ところに、すべて前もって釘をさしておくのは、上のデモクリトスについての議論と同様で、討論の相手に対し モクリトスより少し後代のクセノクラテス(前三九〇一三一四)が、ゼノンの議論を解決しようとして連続の研 説明しようとする動きがあり、そのために、エレア派のいう「一者」のような自分自身は不動不変な「原子」が ける最も普通な見方によると、エレア派の後、その影響下にありながら、しかも感覚世界における変化や生成を 史の常識的な意見は、タンヌリの説でなく、このファン・デル・ワルデンの説と一致する。すなわち哲学史にお 能の要素的存在についての議論は、むしろゼノンの刺激によって生まれたのではないかと論じている。実は哲学 ファン・デル・ワルデンは、以上のように考察を進めた上で、古代ギリシアにおける原子論、 かつその信頼性を綿密に検討しながら、冷静的確にその議論を組立てている。相手の逃げ路になりそうな すなわち分割不

学の根底をゆり動かすべき性質のものではなかったという結論である。そういわれれば、「無限小数学」を直ちに 以上、要するに原子論はゼノンより後の産物であり、しかも当時の「無限小数学」は高等数学でこそあれ、

そういう傾向もひとしお強かったであろう。少なくともタンヌリの議論には多分にその傾向が見られる。しかし になるのであろうか。それもなお数学の基礎と無関係だといえるのであろうか。これが次の段階の問題である。 他方、ファン・デル・ワルデンのように言う場合、ギリシアにおけるあの精密な無理数論の誕生はどういうこと るわれわれの二十世紀的偏見(!?)のせいかもしれない。特に集合論の成果に目を奪われた数十年昔においては、 数学の基礎に結びつけて考えるのは、すでに微分積分学をもち、かつその根底への批判についても聞き知ってい

## 一〇 ゼノン退場

というのである 論の誕生もこれにうながされたものではあったが、年代的に見てゼノンはこの「危機」とも関係をもっていない ル・ワルデンの結論は、代数と幾何との関係をめぐってギリシア数学は確かに根底的動揺を経過したし、無理数 があったとして、ゼノンはそれに関与しなかったか、という形で提出される。そしてこれらに対するファン・デ 新しい問題は、タンヌリのいうのとは別の意味で、ギリシア数学に根底的動揺はなかったか、また、もしそれ

配らないことをさす。要するに、最初にギリシア数学が受けついだバビロニア数学は、代数と幾何、ないし数と 例えば幅×奥行+高さ― 数学の特徴などについて具体的な説明がある。特にバビロニア数学においては、たとえ幅、奥行、 何学的用語が使われていても、 ことの初めに、ギリシア数学のかなりの部分が古代バビロニア数学の伝承であること、およびそのバビロニア 面積と長さとの和 取扱いは全く代数的であったことが注意される。ここに代数的取扱いというのは を数値計算だけの問題にして、量の単位やその表す図形に気を 高さなどの幾

デンは、代数と幾何との共存時代と分離時代とについて、それぞれの記録を見定めた上で、その時期を紀元前四

ものと考えているので、こうなると年代の上でゼノンが介在する余地もでてくる。しかし、ファン・デル・ワル

伝承に従って無理数的比の発見をピタゴラスかその学派

り大幅に分裂する。

例えば前記のツォイテンなどは、

さてこの次の問題は、

量の間に境をもたないもので、後のユークリッド幾何学の論理に照らして考えると、極めてのんきなものだった

的厳正さを示す一つの指標なのである。 ていなかったにもかかわらず、線分比という幾何学的な「量」は必ず数で表せるものと、至極単純に信じていた とは、一方で線分比が有理数にならぬ場合のあることを知り、他方で有理数以外の「数」を本当の意味では知っ ファン・デル・ワルデンが言っているように、近代においてもデデキントやカントルが実数論を創る前には、 絶対的正確さを追求し、あくまで論理的にことを運んだのは、古今に例のないものとして注目に値するであろう。 これこそがギリシア数学の本当の根底的動揺だった、とファン・デル・ワルデンは主張する。 し、今日でも、 で表せるとの考えは、 いわゆる「幾何学的代数」に脱皮しなくてはならない。新しい比例概念が必要となり、新しい証明が要求される。 それにしても実用的近似計算ならば、バビロニアの昔からすでに十分できていたのだから、ギリシア人たちが 代数と幾何との間のこの素朴な共存関係は、無理数の発見を機縁として破られる。すべての線分の長さが「数」 純粋数学以外の世界では、その事情はあまり変わっていない。そしてこれはギリシア数学の理論 もはや許されない。古い代数は新しい代数に、すなわち十九世紀の数学史家ツォイテンの この数と量との素朴な調和の破れる時機の確定であるが、歴史家の意見はここで、 かな

幾何学より優れているといっている。アルキュタスはピタゴラス学派の一人であるから、これは同時にツォイテ スのものである。記録によると、この人は計算術を幾何学に用いたらしく、しかも証明においては計算術の方が 百年の前後と推定している。してみると、その何十年か前に死んだゼノンは当然この問題に関係をもちえない。 ファン・デル・ワルデンのあげる代数と幾何の共存時代の記録の第一は、前四百年の前後に生きたアルキュタ

ンの説への批判にもなっているわけである。

的とはいえない。例えば上の「比」を、その判読の根拠はともかく、「数の比」と判読するから数と量との素朴な デンは見るのであるが、実はここには従来多くの意見があって、この点に関する限り、かれの判定も決して決定 も考えられよう。後で述べるサボーなども前五世紀の数学の水準をもう少し高く見ているので、この判読につい 共存関係が浮き出てくるが、これを「量の比」と判読する人にとっては、数と量との分離はすでにできていると 或る証明で用いている「比」の概念は、無理数的量の存在などを考慮しない素朴なものだとファン・デル・ワル てはファン・デル・ワルデンと意見を異にしている。いずれにせよ、問題はきわめて微妙である。 次に同じ時期についての記録として、前五世紀中期のキオスのヒッポクラテスの史料があげられる。この人が

ウクレイデスの『原論』の内容とメソポタミア出土の楔形文字の文書との対比によって、すでに十分確かめられ と見なされず、証明は幾何学による他なしという「幾何学的代数」の天下がすでに来ているのである。 の新しい数学がバビロニア伝来の古い代数学を、計算術でなく幾何学によって再編成したものであることは、 ス、エウドクソスから、エウクレイデス(ユークリッド)、アルキメデスと時代が進む間に、計算術は厳密な学問 これに反して、前四百年の数十年後に時代の空気が一変していることにはまず疑問の余地がない。 テアイテト しかもこ

ている。代数と幾何との素朴な共存関係は、この時代には完全に清算されているのである。

うることと決定的なこととの区別を正しく見極め、その差の生ずる根拠を十分意識しておくことである。 あろうが、一方、筆者には、この程度の差は致し方のないことのようにも思われる。要はこのような差の起こり ら別の見方をするであろう。このような意見の分裂は数学史という学問にとって決して望ましいことではないで プラトン派のテアイテトスやピタゴラス派のテオドロス達であろうと推測している。しかし先のヒッポクラテス についての論争でも解るように.これも一つの試論にすぎまい。サボーがこの問題を論ずるならば、またおのずか 実はこの後でファン・デル・ワルデンは、この幾何学的清算事業の舞台がプラトンの学園であり、その主役は

# ーー ゼノン再登場

のおもしろいものであるから、かなり専門的な論文ではあるが、その大要を紹介しておこうと思う。 派の影響の下で形成されたと論じ、特にユウクレイデスの『原論』の定義、公理、公準の成立には例のゼノンの の上でゼノンに非常に大きい役割を与えている。すなわちサボーは、精密論理に裏付けられた数学体系がエレア の歴史において、見過ごすことのできない一章を加えたものというべきであろう。ここに用いられた方法も独特 「逆理」の影響の名残りがあるらしいと、驚くべく鋭い洞察によって指摘しているのであって、これはゼノン解釈 第一節であげたサボーの論文『ユークリッド幾何学の起源』は、直接ゼノンを取扱ったものではないが、

数え上げてみるとよい。まず否定されるのは、理論的数学がギリシア以前にできていたとする説で、例えばメソ サボーの説の重大さを見るには、彼の主張によって自動的に否定されることになったいくつかの説を、試みに

ポタミア起源説などはこの中に入る。もっとも将来メソポタミアで何か決定的な資料が発掘されたりすると、こ とはピタゴラス派やプラトン派などのものであるとする説も、否定ないし軽視される。 にその動機を求める説である。またそれに続いて同じくギリシア起源説をとり哲学に動機を求めるが、その哲学 の点がサボーの説の致命傷になるかもしれないが、これはこのような「歴史」にとって致し方のないことであろう。 次に否定ないし無視されるのは、理論的数学の起源をギリシアには置くが、社会的環境や数学の内的要求など

第に数学史の大義に説き及ぶ。そして『原論』における定義、公準、公理の区別や形成史について興味深い視点 デス(アリストテレスではない!)の用例に即して進められるのである。サボーは、こうして語義を論じつつ次 あり、ゼノンはこの舞台で活躍した主役であったと論じられるという次第である。 が与えられるのであるが、それと共にこの歴史が一面において間接証明法 そしてその背後にはどんな数学的思想の展開があったと考えられるか、このような吟味が、プラトンやアルキメ たるギリシア語は、数学用語となる以前にどんな意味をもっていたか、それはどんな経路で数学用語となったか、 る三種類の基本的事項、「定義」、「公準」、「公理」なる言葉の意味の変遷の中に見出される。例えば「定義」に当 の説は異端的である。しかしこの新説にもかなりの説得力があり、その根拠も少々のことで崩れそうには思えない。 それではこの大胆な説に対する根拠は何かということになるが、それはエウクレイデスの『原論』の初めにあ 以上の諸説の少なくとも一部分はそれぞれ従来かなり有力だったもので、それらの常識からすると今回のサボー ここでサボーの説の特徴をなす二つの傾向に前以って注意しておく方がよい。その一つはアリストテレスへの ——帰謬法 -の発見と発展の歴史で

不信であり、他の一つはアリストテレスの説を信じた十九世紀の数学史家、例えばツォイテンへの不信である。一

般にギリシア的公理論はアリストテレスに始まるというのが大体の定説とされているが、サボーは、これを、アリ て、これを語義の変遷の方面から攻めてゆくというのは、確かに一つの見識といえるであろう。 において常識や定説との絶え間ない戦いであるとするならば、これらは一度は吟味されるべき本筋の問題であっ なく、またエレア派の用語や考え方に慣れてもいなかった。だからその著書の内容を、当時の客観的な史実であ ストテレスの著作を無批判に受け入れた十九世紀の歴史家たちのせいであると考える。サボーによれば、アリス メデスの用語法を手がかりとしつつ、その本来のすがたにもどすべきだというのである。学問というものが一面 ると見るのは危険であり、むしろその独特の解釈がゆがめたであろうところの古代数学史を、プラトンやアルキ トテレスは公理論について独自の意見をもっていた優れた学者ではあるが、他方かれは歴史に忠実な祖述家では

# 一二 エウクレイデスの『原論』

サボーの研究における根本的な資料は

エウクレイデス『原論』

プロクロス『エウクレイデスの原論第一巻註釈』

の二つである。『原論』についてはハイベルクの校訂した定本(古典語)や、それに基づいた日本版:

中村幸四郎・寺阪英孝・伊東俊太郎・池田美恵訳・解説『ユークリッド 原論』(共立出版、一九七〇)

および、同じくヒースの英訳本、

T. L. Heath, Thirteen books of Euclid's Elements, I, II, III, (1908), (Dover ed., 1956)

があり、 最近の研究などに関する前者の解説、後者における詳細な註釈などはそれぞれ大いに有益である。

ことがかなりよく解るのである。以上の二つの他にプラトンやアルキメデスの著書なども用いられるが、もちろ 観』(の少なくとも一部分)は、エウクレイデスとほぼ同時代のエウデモス(アリストテレス派の人)の著書『幾 の二つの訳書の他 んアリストテレスは積極的には用いられない。なお『原論』についての信頼できる手近な参考書としては、前記 何学史』をもととしたと伝えられる。『幾何学史』の方は伝わっていないが、ともかくプロクロスによって当時の のとして貴重である。プロクロス自身は五世紀の人で、エウクレイデスから七百年以上も離れているが、『史的概 プロクロスの『註釈』では、特に『史的概観』と呼ばれる初めの部分が、古代人の書いた数学史で唯一現存のも

中村幸四郎『ユークリツド』(弘文堂、一九四九、絶版)

中村幸四郎『数学史』(啓林館、一九六二)

伊東俊太郎・原亨吉・村田全『数学史』(筑摩書房、一九七五)(の伊東氏による第一部)

論』のはじめの部分を、定義の一部分の省略以外は原形のままで掲げるが、その訳文は、 などがあり、第二の書物には、プロクロスの『史的概観』の主な部分の邦訳も出ている。次に話の順序として『原 前記の日本版『原論』に

原論第一巻

よった。

定義

点とは部分をもたないものである。

2 線とは幅のない長さである。

…… (3から22まで省略)

23 平行線とは、同一の平面上にあって、両方向に限りなく延長しても、いずれの方向においても交わらない

直線である。

次のことが要請されているとせよ。

1 任意の点から任意の点へ直線をひくこと。

2 および有限直線を連続して一直線に延長すること。

および任意の点と距離(半径)とをもって円を描くこと。

3

5

4

およびすべての直角は互いに等しいこと。

延長されると二直角より小さい角のある側において交わること。

および一直線が二直線に交わり同じ側の内角の和を二直角より小さくするならば、この二直線は限りなく

公理(共通概念)

同じものに等しいものはまた互いに等しい。

2 また等しいものに等しいものが加えられれば、 全体は等しい。

3 また等しいものから等しいものが引かれれば、残りは等しい。

(4)(また不等なものに等しいものが加えられれば全体は不等である)。

- (5) (また同じものの二倍は互いに等しい)。
- (6) (また同じものの半分は互いに等しい)。
- 7 また互いに重なり合うものは互いに等しい。
- 8 また全体は部分より大きい。
- (9) (また二線分は面積をかこまない)。

には括弧つきで残されている。この伝承についての吟味が、あとの話の中では意外に重要な役割を演ずる。 以上のうち、「共通概念」の中の仏、 (5) (6)は理論的には要らないが、<br />
古来、<br />
異本の多い<br />
部分で、<br />
ハイベルク版

## 一三 言葉と思想

などの意味があったということである。 ると、これには「定義」なる意味の生まれる以前に、「数学の基本的原理」とか「討論の際、仮に前提におく仮定」 意味であったらしいが、サボーは特に後者の用例をプラトンの対話篇などを用いて克明に調べている。それによ 「定義」に当たるギリシア語はホロイまたはヒュポテシスである。古代の用例によると、この二つはほぼ同じ

の意味に使われていたことなどが明らかにされる。 じ意味で共に日常語として使われていたことや、その動詞形が討論の中で「これこれの仮定を認めて下さい」と 「公準」に当たるアイテマ、公理にあたるアキシオマについても同じような吟味が行なわれ、この二つもほぼ同

ここでおもしろいのは、サボーによると、アイテマやアキシオマの古い用例には「万人の認める普遍妥当な真

ことはできない。

がって目下の考察の対象にはならない。 アリストテレスの影響下にあるずっと後代のストア派のもので、プラトンやアルキメデスには用例がなく、した の言葉「共通概念(コイナイ・エンノイアイ)」には、確かに「普遍妥当な真理」という意味があるが、この言葉は、 理」などの意味が全くないという事実である。もっとも、『原論』において「公理」と同じ意味に使われている別

質を見ようとするのである。すなわち、このような言葉の使い方の裏には、否定されるべき仮定から出発する帰 例にもないではないかとサボーは主張する。普遍的真理という意味のコイナイ・エンノイアイという術語が後世 テレスの公理論が実際に使われた形跡は、古代以来エウクレイデスの『原論』に到るまで、どの時代の数学的用 対話篇からいくつか抜き出されている。要はアリストテレスの意見に迷わされないことだと、彼は言いたいらし まとめられる 論の仮定」を示す第三の意味や、アイテマ、アキシオマの同様の用例の背後に、サボーはギリシア的公理論 に採用されたのも、もとはといえばアリストテレス独特の公理論の影響であろうと彼はいうのである。大胆な意 い。ギリシア的公理論をここでいう狭い意味のものに限定したのはアリストテレスであり、その証拠にアリスト い意味の公理的推論などが相並んで存在し、これらは広い意味の公理的推論というものの中での程度の差として 以上述べたことのうちでヒュポテシスの第二の意味「数学の基本的原理」に関係することは次節で述べるが、「討 一時的に承認される仮定から出発する仮定法的推論、ほぼ万人の承認しそうな仮定から出発する狭 ありえぬことではあるまい。ただ筆者の学力では、遺憾ながらこれに対してとかくの意見を述べる ――これがサボーの目に映るギリシア的公理論である。そしてこの解釈を支える資料はプラトンの

三節の終わりで触れた一つの挿話、ソクラテスやプラトンがパルメニデスやゼノンに敬意をもっていたらしいと

こうしてみると、サボーの説においてはゼノンとプラトンとの間はきわめて親しい。この見方からすれば、第

ある。この点は公理論というものの本質や歴史と関連して、今後十分の吟味を要する問題のように筆者は考える のであるが、ここではこれ以上立入らない。 理解するエレア的論法ないしギリシア的公理論が、あまりに二十世紀の公理論に近すぎるように思われることで ることではないけれども、間接的な史料はいろいろあって立論は粗雑ではない。むしろ気になるのは、サボーの 後にエレア派に伝えられたというものではなく、その反対の経路をとったものであると説く。決定的な資料のあ シアにおいてすでに学問的常識であったらしいことを探り出し、しかもその常識が、初めは数学的理論であって、 るが、サボーはこれをエレア派の哲学の中に求める。かれはそのためにまず、エレア派の帰謬法が前五世紀のギリ さてギリシア的公理論を仮にこのように理解するとして、次の問題はその誕生の由来を明らかにすることであ

ともかくサボーの結論は次のようにまとめられるであろう。

ギリシア的公理論の本流となった。また一つには、前五世紀以後の理論的数学の中に開花した(ファン・デル・ 謬法によって斥けようとしても、立場上その判定基準を感覚や経験の世界に求めるわけにゆかなくて、 ワルデンならば前五世紀とはいわないのであろうが)。また一つには堕落して詭弁的な討論競技(エリスティケ) 論理的矛盾に求めたのであろう。このエレア的論法は一つにはプラトンの対話法(ディアレクティケ)を経て 「エレア派の帰謬法は論理的矛盾という概念が確立すると共に生まれた。すなわち、この学派では何事かを帰 基準を

演あまり正体のはっきりしたものでないらしい。第九節でちょっと引用したことのある、 るが、ゼノン自身をソフィストの一人とするのは謬りである。その上、悪い意味でのソフィストという言葉自身 は、いわゆるソフィスト(詭弁家)達より古い時代の人で、ゼノンの論法がソフィストに影響したのは事実であ 識を軽視する傾向も、エレア派の遣産であるらしいとの説さえなりたつのである。前にも触れたように、ゼノン いう『パルメニデス』の伝える雰囲気は、決して不思議な話ではなく、かえってプラトン哲学における感覚的知

論の冷静慎重な労作である。 説とは互いに独立に組立てられたものであるだけに、それとこれとを比べてみると面白いであろう。この本も立 たらしい。「ソフィストを危険な道徳破壊者に仕立て、それに対抗する騎士としての説教家ソクラテスを登場させ たのは十九世紀ドイツの哲学史家達であった」という意味のことが、この本の終わり近くに見られる。サボーの によれば、青年を腐敗させたソフィストという「悪者」は、今日われわれの考えるような意味では、存在しなかっ

田中美知太郎『ソフィスト』(弘文堂、教養文庫、一九四一)

# 四 ヒュポテシス、アイテマ、アキシオマ

説があるが、どれもあまり納得しやすいものではない。公準を幾何学の原理とし、公理を一般的原理とする説も われわれの次の問題である。よく知られているように、これは実は古くからの問題で、プロクロスにも二、三の と、エウクレイデスの『原論』のはじめにおけるこれら三つの用語には、事実上どんな区別があるのか、これが ヒュポテシス(定義)、アイテマ(公準)、アキシオマ(公理)が、その本来の意味では余り区別されないとなる

特に後者には年代的な無理がある。アリストテレスの公理論でもいろいろ論じられているが、これと『原論』の 案外に例外が多すぎて全幅の信頼をおきにくいし、公準を作図公理、公理を相等公理とするのにも例外が多い上、

構造とが事実上あまり関係をもっていないらしいことは前節でもすでに述べた。

える、「その昔それらの 握が、おそらくはエレア的討論術によって、さまざまに試みられたことであろう。真実在は唯一者であり、 てこれを認めて下さい、といわせた相手こそ、パルメニデスやゼノンではなかっただろうか」と。 "regular"のような似て異なる術語がたくさんあるではないか!)。そして、この推測の上にかれはもう一つつけ加 しているのである」(このようなことは、われわれにも覚えがある。現代のトポロジーなどでも、"normal"とか、 去において何人かの学者が試みたいくつかの『原論』がたびたびの整理を受けながら、なおそれだけの区別を残 まずヒュポテシス(定義)。前六世紀から五世紀にかけて、例えばピタゴラス派の数の理論の一般的、 このような状況の下でサボーの与える答は次の通りである。「三者の区別は伝承の名残りである。 "原理』を立てた人達に、 "アイテマ』とか "アキシオマ』とか、すなわち "さしあたっ すなわち過 理論的把

意味を帯び、しかもそれが数論の問題だったという性質上、これは考察の対象を確定するという意味での「定義\_ 中にあるが、これを「ソフィスト数学」と見て低く評価するのは十九世紀数学史の生んだ偏見に過ぎないのではな も、あるいはこのような雰囲気の下での一つの試みだったのではないか。この記録はプロクロスの『史的概観』の むしろ批判の対象であったに違いない。第一○節でもふれたヒッポクラテスが『原論』を書いたということなど すなわち数なるものは実在的存在ではないとするエレア派にとって、数論はその学派の真の学問的対象ではなく、 その討論における「仮定」がたまたまヒュポテシスと呼ばれ、それが次第に「数学の原理」という第二の

時にも、ヒュポテシスはまず対象の確定のために提出されたといえるであろう(第一二節参照)。この説は、 になったというのがサボーの説であるが、これが事実だったとすれば、 後に幾何学の理論的把握が問題になった たと

えこれをフィクションと見るとしても、なかなかうまいものである。

きないのに、エレア派はあくまで運動なるものを認めていなかったのだから。 めには一時的にもせよ許容を求める必要があったのである。作図は運動を伴い、運動が許されない限り作図はで に「アイテマ の生涯はほとんど不明であるが、ゼノンと同時代の人であることは確からしい。このオイノピデスこそ、ゼノン ていたので、以前から、おそらくかれはこの方面の理論的方法の創始者だったのであろうと考えられていた。そ ことなどを初めてやった人と伝えられている。しかしこのような作図の実際ならば、もっとずっと古くからでき 推測する。プロクロスの『史的概観』によると、この人は、与えられた直線に別の与えられた点から垂線を下す 図と直接に結びついた簡明なものである。ここにサボーはこの三つの公準を立てた人をオイノピデスであろうと レイデスより後の時代に初めて明記された、との説が有力であるらしい。そこでこれらを除くと、残る三つは作 次に第一二節であげた五つのアイテマ(公準)を考える。ところがこれらのうち第四、第五の公準は、 -さしあたって許されたい」と申し入れた一人だったはずだ、とサボーはいう。実際、討論のた エウク

申し出は必要であった。しかしここにはなおおもしろいことが残っている。それは前に理論上不要として括弧を るエレア派にとって、「二者」が「同一」であるというのはノンセンスであり、ここでもやはり「アキシオマ」の つけた公理四、五、六に関係することで、サボーはこれを伝承によって残されたと考える以外に、倍に関する第 九つのアキシオマ(公理)についても同じようなことがいえる。そもそも存在者は不変不動の一者であるとす

ということ――ではなかったかと推測する。これはきわめて鋭い洞察で、サボーも自信たっぷりの様子であるが、 五公理、半分に関する第六公理、重なりに関する第七公理に、全体と部分に関する第八公理を加えた四つを指し 説明は案外に十分とはいえない。もっとも、的を射たという印象は端的であるだけに、かえって鮮明である。 て、例のゼノンの第四の「逆理」「全体と半分とは相等しい」に対する「アキシオマ」――゛これを認めて下さい、

索のるつぼの中から生まれたものであろう一 え引きかえ、さまざまの原理が提出されたのではなかったか。エウクレイデスの『原論』は、実にこのような模 ら前進する手懸りを失い、ついに「定義」だけで「公理」も「公準」もない理論に終わってしまう。他方、 で次の段階となると、数論の方は「定義」だけによる素朴な「基礎づけ」が一応できたために、かえってそれか に、例えば「一」を「定義」すればそれで事が運ぶというようには、なかなか進まなかったに違いない。エウク されたのであるから、おそらく次の段階として幾何学の整理も試みられたのであろう。しかしそれは数論のよう 象ではなかったことを示している。ところが数論の方はヒュポテシス(定義)から出発する形にともかくも整理 在)」のである。空間がなく運動がないということは、エレア派では、数論と共に幾何もまたその学問の本来の対 この影響はプラトンの哲学にも残ることだが、ともかく彼らに言わせると、「あらぬもの(空虚)はあらぬ の方はその基礎づけの困難の故にヒュポテシス、ホロイ、アイテマ、アキシオマ、ホモロゲイア等々と、 レイデスの『原論』の第一定義(「点」)や第二定義(「線」)の苦しい言いまわしがここで思いおこされる。ところ 実は今まで触れることを怠っていたのであるが、エレア派においては幾何学の舞台となるべき空虚な空間はない。 -これがサボーの説の大略のすじである。 取りか

#### 一五 おわりに

中氏の説と縁のないサボーには、 を創作したのは十九世紀ドイツの数学史家である」という。これだけ田中氏の論と似ているにもかかわらず、 もつとみるのに異存はないが、プラトンの時代に数学ないし数学思想が飛躍的に進展したとするいわゆるプラト ラトンの数学との間にあまり差をつけたがらない。サボーにとって、プラトンが数学思想史の上で大きい役割を ラテスの「比」にもまつわる話で、サボーはアンティフォンやヒッポクラテス達のいわゆるソフィストの数学とプ 特におもしろいのは、先に紹介した田中氏のソフィスト論と似た議論である。それは第一○節で触れたヒッポク サボーは以上の考察を基として、ギリシア数学史全般にわたって種々の新しい見方を提唱している。その中で の説は困るのである。そして「勝手にプラトン革命を創作し、それに対抗してソフィストの数学なるもの ソフィストを悪名とする雰囲気が残っているのもおもしろい。 田

はない。このような批判を貫くためには、サボーと同じくらいの努力が要求されるであろうことは、筆者も十分 に触れないというような不満もあるが、実はデモクリトスはプロクロスの『史的概観』には触れられていない人 な側面なのだともいえるであろうが、筆者はこの点にかなり懐疑的である。 用しそうな物の考え方をしているのも多少の抵抗を感じないではない。これらは学問なり人間性なりの超時代的 配である。それと裏腹に、ここに出てくる古代人が余りに哲学的、合理的であって、そのまま、二十世紀でも通 現代的公理主義などの二十世紀的な知識が、古代史の上にかなりの影をおとしているのではないかという点が心 実は筆者はサボーの説について多少の根本的疑問をもたないわけではない。まずかれの説では実数論、 極めて史料的裏付けの乏しい人物なので、サボーの学問的方法から見て、 ただそれにしても幾分気にかかる点ではある。もっともこれらはサボーにけちをつけているので 別に空間を論じながらデモクリトス 致しかたのないことだったの

知っているし、これらの批判を超えてサボーの仕事は大きいと思うのである。

偽らない感想である。 デル・ワルデンにサボーにと、目まぐるしくふりまわされただけではなかったかとさえ思われる。自分の知識と 思っていたもののうちで、どれだけの部分が本当に信じうるものであろうか。情けないことながらこれが筆者の あって、われわれは結局のところ、プラトンにアリストテレス、ツォイテンにタンヌリに、そしてまたファン・ てくる。それにしても優れた開拓者が同時に道を固定する張本人でもあるというのはさけがたくも皮肉なことで むしろこうして一連のゼノン論議を展開してみると、自分の知識がいかに他愛ないものかということがよく解っ (一九六四年六月、七月「自然」)

質と記憶』などであろう。日本語の本では、吉田洋一『零の発見』(一九三九)の第二部「直線を切る」がお 見解が示されている。 を紹介されたのも吉田先生である。また田辺元『数理哲学研究』、白石早出雄『数と連続の哲学』にも独特の 筆者はこれによってゼノンのおもしろさを教えられた。ついでながら筆者にファン・デル・ワルデンの論文 もしろい。これはファン・デル・ワルデンの論文の一年前に出た本で、同論文のことは考慮されていないが、 これは文字通り汗牛充棟であるが、特にここに挙げるとすれば、まずベルグソンの著作『時間と自由』、『物 客観的に再現せんとする方向のものであった。これと反対の、その著者の思想を先立てるゼノン論となれば、 〔附記一〕第一節であげた参考書はこの小論のためのものであり、したがって、ゼノンの意見をできるだけ

他方、一節で挙げたカジョリに挙げられたもの以後の研究について知るには、簡単な論文リストではあるが、

P. H. Michel, De Pyghagore à Euclide (Soc., d'édition "Les belles lettres" 1950), pp.291-292

が役に立とう。

を言葉の洒落でやってみたとかという話で始まったことが、幾何学との関連で大事に到った――ひょうたん ジェロの議論はその点でうまいが、いささかできすぎの感がなくもない。そこでパルメニデスが深遠な意味 おいてはともかく、そのスタイルにおいて驚くべき共通性をもっているという話は、前に引用した田中美知 ラテスの弁明』が、ソフィストたるゴルギアスの筆になるという滑稽本めいた『パリスの弁明』と、精神に ルメニデス』にも出てくるし、実はこの対話篇をさえ冗談と見る説がないわけでもない。プラトンの『ソク に使ったかもしれぬ「運動」という言葉を用いて、言葉の洒落じみた逆説を立ててみたとか幾何学の揚足とり は妥当なことのように思われるが、四つの「逆理」はそのような形にはなっていない。第八節で述べたカロ いる。エレアの討論法が『パルメニデス』にその例を見るような、或る形式をもった帰謬法だったとするの 理」をゼノンの冗談と見るという作業仮説の下で、全体を再検討してみることはできないだろうかと考えて 太郎氏の『ソフィスト』に出ている。 〔附記二〕無責任な放言の程度として筆者の頭にある一つのゼノン解釈を書き添えると、筆者は、例の「逆 ――というような解釈で、どこまでやれるかというわけである。言葉の遊戯めいた議論は対話篇『パ

- 村田全『数学史の世界』(玉川大学出版部、一九七七年三月)所収。
- PDF 化には IATEX 2εでタイプセッティングを行い、dvipdfmx を使用した。

村田全氏のその他の著作については、

科学の古典文献の電子図書館「科学図書館」

http://www.cam.hi-ho.ne.jp/munehiro/sciencelib.html

「科学図書館」に新しく収録した文献の案内、その他「科学図書館」に関する意見などは、 「科学図書館掲示板」

に収録してあります。

http://6325.teacup.com/munehiroumeda/bbs

を御覧いただくか、書き込みください。